
Mensaje a las Comunidades Educativas de la Arquidiócesis de La Plata 

Educar en santidad 

Cada persona es una misión 

Las comunidades educativas nos ponemos al servicio de los niños, niñas, adolescentes y jóvenes para que 

vayan dando forma a su proyecto de vida. Nuestro anhelo es que puedan descubrir su vocación y misión, así 

cada uno sentirá en su corazón que es valioso, y podrá decir: 'Yo soy una misión en esta tierra'. 

Esta reflexión se apoya fundamentalmente en una pieza literaria de Calderón de la Barca, en la Exhortación 

apostólica Gaudete et exsultate1 de Francisco, y en la Carta apostólica Diseñar nuevos mapas de esperanza2 

del Papa León XIV. 

1. En búsqueda de nuestro rol 

El gran teatro del mundo, de Calderón, es una de esas obras que no dejan indiferente al espectador. De 

inmediato, la mirada volcada sobre la obra se vuelve hacia el interior y el lector comienza a interpretar su 

propia existencia. La lectura de esta pieza de Calderón sugiere que la vida es un juego, tan maravilloso como 

dramático, entre la libertad infinita y la finita; entre Dios y el hombre. A medida que avanzamos en su 

contemplación, brotan cuestionamientos profundos que nos sacan del letargo en el que solemos estar 

sumidos. Este despertar nos brinda la oportunidad de crecer como personas y, de ser necesario, rectificar el 

rumbo. 

Leer es, en esencia, escuchar la voz de alguien. En una Carta sobre la literatura, Francisco recordaba: “Borges 

explicaba esta idea a sus estudiantes diciéndoles que quizás al comienzo iban a entender poco de lo que 

estaban leyendo, pero que, en todo caso, habrían escuchado “la voz de alguien”. Esta es una definición de 

literatura que me gusta mucho [...]. Y no nos olvidemos de qué peligroso es dejar de escuchar la voz de otro 

que nos interpela. Caemos rápidamente en el aislamiento, entramos en una especie de sordera “espiritual” 

que incide negativamente también en la relación con nosotros mismos y con Dios, más allá de cuánta teología 

o psicología hayamos podido estudiar.”3 

Entonces, siguiendo la huella de Calderón, intentaremos acercarnos a la figura de Cristo y su misión para 

descubrir nuestro rol en este escenario actual. Miramos a Cristo porque el misterio personal solo se esclarece 

a la luz del misterio del Verbo encarnado.4 En términos teatrales: buscaremos desentrañar qué significa, en el 

fondo, nuestra “representación representada en Su representación”5, como decía Hans Urs von Balthasar, uno 

de los grandes teólogos del siglo XX. 

2. El asunto 

Enmarcada en el género de los auto-sacramentales surgidos de la solemnidad de Corpus Christi, esta obra 

sitúa el asunto eucarístico por encima de cualquier argumento particular. Es notable que, pese a la 

universalidad de sus personajes y su escenario global, la clave de lectura sea el misterio del sacramento de la 

 
1 Exhortación apostólica sobre la santidad en el mundo actual. 
 
2 Carta apostólica con ocasión del LX aniversario de la Declaración Conciliar Gravissimun Educationis. 
 
3  Francisco. Carta sobre el papel de la literatura en la formación. N°20 
 
4 Constitución Conciliar Gaudium et Spes. N°22 
 
5 von Balthasar. Teodramática I. Prolegómenos. Pág. 24. Ediciones. Encuentro. Madrid 1990. 
 



Eucaristía. Esta estructura refleja una analogía con la vida misma, donde cada persona interpreta su papel bajo 

la presencia constante de ese trasfondo sagrado. 

Conviene detenerse, aunque sea brevemente en el misterio eucarístico. Al celebrar la Eucaristía se hace 

presente el Misterio Pascual. En virtud de la muerte y resurrección de Cristo, el hombre no solo conoce la vida 

íntima del Dios Amor, sino que puede tener parte en ella. Y esto sucede aquí y ahora cada vez que celebramos 

la Eucaristía. 

El impresionante acontecimiento de que Dios se haga alimento para su criatura es un recordatorio diario de 

Su entrada en la historia a través de Jesucristo, quien convierte al mundo en el escenario de Su amorosa acción. 

El hombre, a su vez, es invitado a participar activamente, ya que “en la acción de Dios con la humanidad queda 

suprimida la frontera entre el actor y la sala de espectadores; el hombre no es espectador, sino coactor en el 

drama de Dios”6. 

3. La vida humana es representación 

A continuación, analizaremos los ejes centrales de El gran teatro del mundo de Calderón de la Barca.  

El escenario de la representación humana se identifica con el mundo, concebido como un espectáculo que 

el Autor ofrece para sí mismo bajo la forma de una fiesta; la historia universal es, en esencia, una celebración 

divina. El Creador asigna a cada hombre el rol más adecuado, siendo el mundo el encargado de investirlo. Al 

transitar de esta macro historia al relato individual, se advierte que el desempeño de cada personaje influye 

decisivamente en el drama colectivo. 

Existe una analogía con la propuesta de San Ignacio en sus Ejercicios Espirituales. En la contemplación de la 

Encarnación7, la pedagogía ignaciana nos guía desde la inmensidad del mundo hacia lo más pequeño, 

invitándonos a adoptar la perspectiva divina, caracterizada por la misericordia y la voluntad redentora. Luego 

de observar la pluralidad de los pueblos, la mirada se concentra en un pequeño pueblo y en la figura de una 

joven en oración. Es en la respuesta de la bienaventurada Virgen María al arcángel Gabriel —'Hágase en mí 

según tu palabra'— donde el macro mundo encuentra su sentido y su clave de salvación. 

En El gran teatro del mundo, a cada individuo se le asigna un rol y se lo inviste de cuanto necesita para su 

ejecución. Los actores desempeñan su rol sobre el escenario del mundo, ingresando por una puerta donde se 

halla pintada una cuna y saliendo, una vez concluida la función, por otra que exhibe un ataúd. Esta 

representación no es efímera, sino que abarca la totalidad de la existencia del personaje. 

Al repartirse los roles unos están conformes y otros no. El que debe representar el rol de pobre se lamenta 

diciendo:  

“¿Por qué tengo de hacer yo el pobre en esta comedia? 

¿Para mí ha de ser tragedia, y para los otros no? 
¿Igual ser? Pues ¿por qué ha sido tan desigual mi papel? 
ya parece que tuvieras otro motivo, Señor; 
pero parece rigor, perdona decir cruel,  
el ser mejor su papel no siendo su ser mejor.”8 
 

A lo que responde el Autor de esta manera: 
 

 
6 von Balthasar. Teodramática I. Prolegómenos. Pág. 22. Ediciones. Encuentro. Madrid 1990. 
 
7 Cf. San Ignacio de Loyola. Ejercicios espirituales. N° 101-109. 
 
8 Calderón de la Barca. El gran teatro del mundo. Versos 389-392. 397-398. 403-408. 



“En la representación 
igualmente satisface  
el que bien al pobre hace con afecto,  
alma y acción como el que hace al rey, 
 y son iguales este y aquel en acabando el papel... 
Y la comedia acabada ha de cenar a mi lado 
el que haya representado, sin haber errado en nada,  
su parte más acertada; allí igualaré a los dos.”9 

Estos versos, acentúan una verdad que no siempre consideramos: no importa tanto el papel que nos ha sido 

asignado, cuanto el modo en que lo representamos. No debemos envidiar los 'papeles protagónicos', sino 

aceptar de buen grado el nuestro, por ínfimo que parezca, recordando que la lógica divina difiere de la 

humana.  

Es conveniente tener siempre presente la lógica de la encarnación redentora. San Pablo exhorta: “Tengan los 

mismos sentimientos de Cristo Jesús. El, que era de condición divina, no consideró esta igualdad con Dios 

como algo que debía guardar celosamente: al contrario, se anonadó a sí mismo, tomando la condición de 

servidor y haciéndose semejante a los hombres. Y presentándose con aspecto humano, se humilló hasta 

aceptar por obediencia la muerte y muerte de cruz.” (Fil. 2, 5-8) Y mirando a las primeras comunidades cristianas 

les recuerda: “Hermanos, tengan en cuenta quiénes son los que han sido llamados: no hay entre ustedes 

muchos sabios, hablando humanamente, ni son muchos los poderosos ni los nobles. Al contrario, Dios eligió lo 

que el mundo tiene por necio, para confundir a los sabios; lo que el mundo tiene por débil, para confundir a los 

fuertes…” (1 Cor. 1, 26-27) 

Ahora bien, mientras que cualquier obra teatral requiere de ensayos en los que el actor busca mimetizarse 
con su personaje, la representación de la vida humana carece de tales preámbulos. Esta distinción 
fundamental se refleja en la obra:  

“eso es acción forzosa  

que primero la ensayemos.  

¿Cómo ensayarla podremos  

si nos llegamos a ver  

sin luz, sin alma y sin ser  

antes de representar?  

Pues ¿cómo sin ensayar  

la comedia se ha de hacer?  

Si no se ensaya esta nueva,  

¿cómo se podrá acertar?”10  

 
La realidad es que nos vemos obligados a representar nuestro rol sobre el escenario de este mundo sin haberlo 
ensayado previamente: antes de la existencia el ensayo es imposible y, una vez en ella, ya estamos plenamente 
inmersos en nuestro papel. Este papel se descubre al paso que se ejecuta. Sin embargo, aunque buscamos 
descubrir nuestro papel, no estamos arrojados al vacío de la existencia; la comedia que representamos posee 
un nombre propio. Cuando los personajes preguntan por el título de la obra, el Autor responde. 

“Pues decidnos, Señor, Vos,  
¿cómo en lengua de la fama  

 
9 Calderón de la Barca. El gran teatro del mundo. Versos 409-411. 413-415. 429-423. 434. 
 
10 Ibídem. Versos 441-448. 457-458. 
 



esta comedia se llama?  
Obrar bien, que Dios es Dios.”11 
 

A lo largo de la obra de Calderón, resuena constantemente la máxima que rige la representación: “Obrar bien, 
que Dios es Dios”. Esta sentencia nos recuerda que Dios es amor, y su amor es digno de fe. Como afirmaba 
Benedicto XVI en Deus Caritas Est: “Hemos creído en el amor de Dios: así puede expresar el cristiano la opción 
fundamental de su vida. No se comienza a ser cristiano por una decisión ética o una gran idea, sino por el 
encuentro con un acontecimiento, con una Persona, que da un nuevo horizonte a la vida y, con ello, una 
orientación decisiva.” 12 

Durante la última cena Jesús instituyó la Eucaristía, lavó los pies de sus discípulos, y enseñó el mandamiento 
nuevo del amor diciéndoles: “Les doy un mandamiento nuevo: ámense los unos a los otros. Así como yo los he 
amado, ámense también ustedes los unos a los otros.” (Jn. 13, 34). La medida de este amor consiste en no tener 
medida, en amar hasta el extremo de dar la vida. Por eso con esta referencia debemos buscar hacer nuestra 
representación en Su representación. 

Bajo estos presupuestos, nos adentramos en la trama de acción que define El gran teatro del mundo. La 
esencia de la obra es de una sencillez radical y su discernimiento no admite ambigüedades: todo se reduce a 
la decisión de dar pan o negarlo; en última instancia, al dilema fundamental de amar o no amar. 

De aquí brota una enseñanza fundamental para la existencia: solo desempeñaremos fielmente nuestro papel 
si nos abrimos a la alteridad y permitimos que el prójimo habite en nuestro corazón. Actuamos así, 
desconociendo el día y la hora en que bajará el telón; ese instante de nuestra muerte en el que la persona 
quedará definitivamente configurada por su representación. En ese umbral, compareceremos ante el Autor, 
cuyo nombre es Misericordia, quien, en ese atardecer de la vida, nos juzgará en el amor. Mientras la función 
continúa, conservamos la oportunidad de rectificar el camino con humildad y de escuchar, con renovada 
atención, la voz que nos repite una y otra vez: “Obrar bien, que Dios es Dios”. Así toda la obra desemboca en 
el Banquete escatológico, que es un Banquete eucarístico: 

“Esta mesa, donde tengo  

pan que los cielos adoran  

y los infiernos veneran,  

os espera; mas importa  

saber los que han de llegar  

a cenar conmigo ahora”13  
 

La representación de la vida humana se halla en constante tensión hacia el cielo, destino último al que cada 
hombre está llamado. Es tal el amor de Dios y tan alta la dignidad de nuestra vida a sus ojos, que Su voluntad 
no es otra que regalarnos la eternidad. 

Un Maestro en teología argentino, el padre Lucio Gera decía que: “la diferencia entre las culturas está marcada 
por la escatología que tienen”. La nuestra demuestra en general creer poco en la vida feliz del cielo, por eso 
se concentra en el placer del momento, valorando más las riquezas y el poder, que las personas. 

Sin embargo, sabemos que hay personas que realmente han vivido con su horizonte puesto en el cielo y por 
eso son capaces de abrirse a los otros, son capaces de un amor martirial que suscita admiración, atracción y 
entusiasmo. Este es el caso por ejemplo de Madre Teresa de Calcuta. Su vida suscita la pregunta: “¿Por qué de 
repente todo el mundo se fija en el rostro arrugado pero radiante de la albanesa de Calcuta? Lo que hace no 
es nuevo para los cristianos: Las Casas, Pedro Claver han hecho cosas semejantes. Pero de golpe el volcán que 

 
11  Ibídem. Versos 435-439. 
 
12 Benedicto XVI. Deus caritas est. N° 1 
 
13 Calderón de la Barca. El gran teatro del mundo. Versos 1437-1442. 
 



se creía extinguido ha comenzado a despedir fuego. Y nada en esta mujer anciana es progresista, nada 
tradicionalista. Ella encarna sin cansarse al centro, al Todo”14 

Hagamos también nosotros carne eso que confesamos en el credo al decir que creemos en la vida eterna, 
representando nuestro papel en tensión al banquete escatológico, en tensión al cielo.  

4. Soy una Misión 

En términos teatrales a partir de la obra de Calderón de la Barca podemos decir que cada persona es un papel, 
y en términos teologales afirmamos ahora que cada persona es una misión.  Francisco inspirado en la teología 
de von Balthasar afirmaba: “Para un cristiano no es posible pensar en la propia misión en la tierra sin concebirla 
como un camino de santidad, porque «esta es la voluntad de Dios: vuestra santificación» (1 Ts 4,3). Cada santo 
es una misión; es un proyecto del Padre para reflejar y encarnar, en un momento determinado de la historia, 
un aspecto del Evangelio.”15 “Así, cada santo es un mensaje que el Espíritu Santo toma de la riqueza de 
Jesucristo y regala a su pueblo.”16 

Dios, nuestro Padre, en su providencia tiene un sueño para cada uno de nosotros. Por ello regala a cada uno 
una misión única, propia, intransferible. El desafío que tenemos es primero descubrirla y luego consumarla, 
esta es la fuente de nuestra alegría más profunda porque es el modo de la santidad a la que el Señor nos llama.  

La semilla de la santidad se sembró en nosotros el día de nuestro bautismo. En su carta sobre la santidad en 
el mundo actual, Francisco nos exhortaba: “Deja que la gracia de tu bautismo fructifique en un camino de 
santidad. Deja que todo esté abierto a Dios y para ello opta por Él, elige a Dios una y otra vez. No te desalientes, 
porque tienes la fuerza del Espíritu Santo para que sea posible, y la santidad, en el fondo, es el fruto del Espíritu 
Santo en tu vida (cf. Ga 5,22-23). Cuando sientas la tentación de enredarte en tu debilidad, levanta los ojos al 
Crucificado y dile: «Señor, yo soy un pobrecillo, pero tú puedes realizar el milagro de hacerme un poco 
mejor».”17 

La santidad consiste entonces en ser auténticamente uno mismo, es decir, en llevar adelante nuestra misión.  
Y la propia misión como cristianos, es inseparable del reino que Cristo vino a traer: amor, justicia y paz para 
todos. Por eso “La misión en el corazón del pueblo no es una parte de mi vida, o un adorno que me puedo 
quitar; no es un apéndice o un momento más de la existencia. Es algo que yo no puedo arrancar de mi ser si no 
quiero destruirme. Yo soy una misión en esta tierra, y para eso estoy en este mundo. Hay que reconocerse a sí 
mismo como marcado a fuego por esa misión de iluminar, bendecir, vivificar, levantar, sanar, liberar. Allí 
aparece la enfermera de alma, el docente de alma, el político de alma, esos que han decidido a fondo ser con 
los demás y para los demás.”18 De este modo concebimos la totalidad de la vida como una misión. 

El nombre revela la misión. Así el nombre de Jesús quiere decir: Dios salva. Ahora bien, sólo en la vida feliz del 
cielo, vamos a descubrir nuestro verdadero nombre, nuestra misión, va a ser allí plenamente revelada. Algo 
de esto deja vislumbrar el libro del Apocalipsis: “El que pueda entender, que entienda lo que el Espíritu dice a 
las Iglesias: al vencedor, le daré de comer el maná escondido, y también le daré una piedra blanca, en la que 
está escrito un nombre nuevo que nadie conoce fuera de aquel que lo recibe.” (Ap. 2,17) 

Esta idea de alguna manera está presente en una cita de San John Henry Newman, que el Papa León XIV toma 
y luego comenta: “Dios —escribía—me ha creado para hacerle algún servicio definido. Me ha encomendado 
alguna obra que no ha dado a otro. Tengo mi misión. Nunca podré conocerla en esta vida, pero me será 

 
14 von Balthasar. A los creyentes desconcertados. Pág. 12-13. Ediciones Narcea. Madrid 1983. 
 
15 Francisco. Gaudete et exsultate. N°19 
 
16 Ibídem N°21 
 
17 Francisco. Gaudete et exsultate. N° 15. 
 
18 Francisco. Evangelii gaudium N°273. 



revelada en la otra” (Meditaciones y devociones, Madrid 2007, 225). En estas palabras encontramos expresado de 
manera espléndida el misterio de la dignidad de cada persona humana y también el de la variedad de los dones 
distribuidos por Dios. La vida se ilumina no porque seamos ricos, bellos o poderosos. Se ilumina cuando uno 
descubre en su interior esta verdad: Dios me ha llamado, tengo una vocación, tengo una misión, mi vida sirve 
para algo más grande que yo mismo.”19 

El Papa León en esa misma homilía subraya la convicción de la dignidad infinita de cada persona, y abre a la 
reflexión de la razón de ser de nuestras comunidades educativas: “Cada criatura tiene un papel que 
desempeñar. La contribución que cada uno tiene para ofrecer es de un valor único, y la tarea de las 
comunidades educativas es alentar y valorar esa contribución. No lo olvidemos: en el centro de los itinerarios 
educativos no deben estar individuos abstractos, sino personas de carne y hueso, especialmente aquellas que 
parecen no producir, según los parámetros de una economía que excluye y mata. Estamos llamados a formar 
personas, para que brillen como estrellas en su plena dignidad.”20 

5. Educar es un acto de esperanza. 

Una comunidad educativa se pone al servicio de sus alumnos para que puedan elaborar su proyecto de vida. 
Lo hace desde una mirada particular: la de Jesús Maestro, quien, al enseñar las bienaventuranzas (Mt 5, 1-12), 
nos ofrece un nuevo modo de interpretar la realidad; estas son, a su vez, expresión de su misión y de su destino 
personal. 

En nuestras comunidades educativas es necesario volver a poner una y otra vez el oído en el Evangelio. Esto 
es clave porque “Desde sus orígenes, el Evangelio ha generado «constelaciones educativas»: experiencias 
humildes y fuertes a la vez, capaces de leer los tiempos, de custodiar la unidad entre la fe y la razón, entre el 
pensamiento y la vida, entre el conocimiento y la justicia. Han sido, en la tormenta, un ancla de salvación; y en 
la bonanza, una vela desplegada. Un faro en la noche para guiar la navegación.”21 “¡Ojalá que nuestras 
escuelas y universidades sean siempre lugares de escucha y de práctica del Evangelio!”22 

Para leer los signos de los tiempos hoy, y transformarlos en signos de esperanza, también hay que poner el 
oído a nuestros chicos y chicas. Escuchar con el corazón, para recibir la vida como viene. En nuestras 
comunidades ¿Dejamos que sus preguntas, sus angustias, sus sueños, sus luchas, nos den otra hermenéutica 
de la realidad?  

Es bello y desafiante a la vez lo que afirma el Papa León: “La universidad y la escuela católica son lugares donde 
las preguntas no se silencian y la duda no se prohíbe, sino que se acompaña. Allí, el corazón dialoga con el 
corazón, y el método es el de la escucha que reconoce al otro como un bien, no como una amenaza.”23  

Una comunidad educativa que escucha con ternura, pone a la persona en el centro, y tiene el estilo de Jesús. 
El Señor cuando se encuentra con el ciego al borde del camino le pregunta: ¿Qué quieres que haga por vos?  
(cf. Mc 10, 46-52). La pregunta de Jesús se puede traducir así: ¿Cuál es tu sufrimiento?, ¿Cómo puedo 
acompañarte? ¿Cómo puedo estar cerca tuyo?  

 
19 León XIV. Homilía Jubileo del mundo educativo. Santa Misa y proclamación a “Doctor de la Iglesia” de San John Henry 
Newman. 1 de noviembre 2025. 
 
20 Ibídem. 
 
21 León XIV. Carta apostólica Diseñar nuevos mapas de esperanza. N° 1.2 
 
22 León XIV. Homilía Jubileo del mundo educativo. Santa Misa y proclamación a “Doctor de la Iglesia” de San John Henry 
Newman. 1 de noviembre 2025. 
 
23 León XIV. Carta apostólica Diseñar nuevos mapas de esperanza.  N° 3.1 
 



Poner en el centro a la persona, es advertir “contra cualquier reducción de la educación a una formación 
funcional o a un instrumento económico: una persona no es un «perfil de competencias», no se reduce a un 
algoritmo predecible, sino que es un rostro, una historia, una vocación.”24 

Poner en el centro a la persona es buscar que todos estén adentro en un proyecto de país, todos sentados a 
la mesa de la educación, porque la educación es alimento. Hay que correr nuestras fronteras pastorales con 
el sueño de incluir a todos en la escuela. En un texto de mucha actualidad el cardenal Bergoglio decía: “La 
escuela es el principal mecanismo de inclusión. Quienes se van de la escuela pierden toda esperanza ya que la 
escuela es el lugar donde los chicos pueden elaborar un proyecto de vida y empezar a formar su identidad.  En 
la actualidad, la deserción escolar no suele dar lugar al ingreso a un trabajo, sino que lleva al joven al terreno 
de la exclusión social: la deserción escolar parece significar el reclutamiento, especialmente de los 
adolescentes, a un mundo en el que aumenta su vulnerabilidad en relación a la violencia urbana, al abuso y a 
la adicción a las drogas o al alcohol. Si bien la escuela puede no lograr evitar estos problemas, la misma parece 
constituir la última frontera en que el Estado, las familias y los adultos se hacen cargo de los jóvenes, en el que 
funcionan, a veces a duras penas, valores y normas vinculados a la humanidad y la ciudadanía y en el que el 
futuro todavía no ha muerto.” 25 

León XIV afirma que la educación de los pobres es una exigencia evangélica: “Para la fe cristiana, la educación 
de los pobres no es un favor, sino un deber. Los pequeños tienen derecho a la sabiduría, como exigencia básica 
para el reconocimiento de la dignidad humana. Enseñarles es afirmar su valor, darles las herramientas para 
transformar su realidad. La tradición cristiana entiende que el conocimiento es un don de Dios y una 
responsabilidad comunitaria. La educación cristiana forma no sólo profesionales, sino personas abiertas al 
bien, a la belleza y a la verdad. Por eso, la escuela católica, cuando es fiel a su nombre, se convierte en un 
espacio de inclusión, formación integral y promoción humana. Así, conjugando fe y cultura, se siembra futuro, 
se honra la imagen de Dios y se construye una sociedad mejor.”26  

De este modo se encarna de manera concreta la movilidad educativa y la justicia social.27 Ante esto, la 
pregunta que cabe hacernos es: ¿qué más podemos hacer para que niños, niñas y adolescentes en situación 
de vulnerabilidad accedan a una educación de calidad que les abra horizontes de esperanza? 

Para nuestras comunidades educar “es la forma concreta con la que el Evangelio se convierte en gesto 
educativo, relación, cultura.”28 De aquí brota una antropología cristiana, que nos invita a un humanismo 
integral. 

En este tiempo la Iglesia propone para concretarlo, el profético Pacto Educativo Global, en el que Francisco 
pedía formar una alianza y una red para educar en la fraternidad. León XIV con gratitud toma esta herencia. 
En ella “Sus siete caminos siguen siendo nuestra base: poner a la persona en el centro; escuchar a los niños y 
jóvenes; promover la dignidad y la plena participación de las mujeres; reconocer a la familia como primera 
educadora; abrirse a la acogida y la inclusión; renovar la economía y la política al servicio del ser humano; 
cuidar la casa común. Estas «estrellas» han inspirado a escuelas, universidades y comunidades educativas en 
todo el mundo, generando procesos concretos de humanización.”29 

 
24 León XIV. Carta apostólica Diseñar nuevos mapas de esperanza.  N° 4.1 
 
25 Card. Jorge Mario Bergoglio S. J. Carta pastoral sobre la niñez y adolescencia en riesgo. 1/10/05  
 
26 León XIV. Exhortación apostólica Dilexi te. N° 72. 
 
27 Cf. León XIV. Carta apostólica Diseñar nuevos mapas de esperanza. N° 10.4 
 
28 Ibídem N°1.1 
 
29 Ibídem N° 10.1 
 



A su vez el Papa León agrega tres prioridades: “La primera se refiere a la vida interior: los jóvenes piden 
profundidad; necesitan espacios de silencio, discernimiento, diálogo con la conciencia y con Dios. La segunda 
se refiere a lo digital humano: formemos en el uso sabio de las tecnologías y la IA, colocando a la persona antes 
que el algoritmo y armonizando las inteligencias técnica, emocional, social, espiritual y ecológica. La tercera 
se refiere a la paz desarmada y desarmante: educamos en lenguajes no violentos, en la reconciliación, en 
puentes y no en muros; «Bienaventurados los pacificadores» (Mt 5,9) se convierte en método y contenido del 
aprendizaje.”30 

Si tenemos como brújula el Evangelio de Jesús, si educamos así en un humanismo integral, como comunidad 
educativa contribuiremos activamente a que nuestros alumnos descubran cuál es su vocación y misión en esta 
vida. Y esto será para nosotros fuente de alegría. 

6. A modo de conclusión un deseo: La comunidad educativa como familia grande. 

En nuestras comunidades educativas sostenemos que la familia es la primera escuela, pero a su vez nuestras 
escuelas y universidades pueden ser una familia grande en la que todos se puedan sentar a la misma mesa, 
para “ofrecer «diaconía de la cultura», menos cátedras y más mesas donde sentarse juntos, sin jerarquías 
innecesarias, para tocar las heridas de la historia y buscar, en el Espíritu, sabidurías que nacen de la vida de los 
pueblos.”31 

Que la bienaventurada Virgen María Madre y estrella de la Evangelización nos acompañe en nuestra misión 
de dar un servicio educativo durante este año en el escenario de este mundo. 

 

Mons. Gustavo Carrara 

Arzobispo de La Plata 

11 de febrero de 2026 

 

 

 
30 León XIV. Carta apostólica Diseñar nuevos mapas de esperanza. N° 10.3 
 
31 Ibídem N° 9.3 


